
Andrea Albertin

Annunciare  
e vivere Cristo
Le lettere di san Paolo  
e le lettere non giovannee

Prefazione di Jean-Nöel Aletti



In copertina: La lotta tra un gallo e una tartaruga, mosaico pavimentale,  
sec. IV d.C., Aquileia (UD), Basilica di Santa Maria Assunta, Aula Nord del vescovo 
Teodoro, elaborazione grafica. Per gentile concessione dell’Ufficio Beni Culturali 
dell’Arcidiocesi di Gorizia - www.basilicadiaquileia.it

Per i testi della Bibbia CEI 2008:
Copyright © 2008 Fondazione di Religione Santi Francesco d’Assisi  
e Caterina da Siena, Roma

ISBN 978-88-250-5937-3 
ISBN 978-88-250-5938-0 (PDF)
ISBN 978-88-250-5939-7 (EPUB)

Copyright © 2026 by P.I.S.A.P.  F.M.C.
MESSAGGERO DI SANT’ANTONIO - EDITRICE
Basilica del Santo - Via Orto Botanico, 11 - 35123 Padova
www.edizionimessaggero.it

FACOLTÀ TEOLOGICA DEL TRIVENETO
Via del Seminario, 7 - 35122 Padova
www.fttr.it



Prefazione

Caro studente di teologia, tu che devi essere introdotto alla lettura 
degli scritti del Nuovo Testamento, hai la fortuna di avere a disposizione 
il manuale di Andrea Albertin. Perché, come egli stesso afferma nell’in-
troduzione, descrivendo il panorama degli studi sulle lettere attribuite a 
Paolo, Pietro e Giacomo, l’esegesi contemporanea ha compiuto rari pro-
gressi nella conoscenza dei modelli letterari e semantici da loro seguiti. 
Leggendo pazientemente ciascuna delle lettere, potrai vedere come Paolo 
e gli altri apostoli hanno aiutato le giovani comunità a progredire nella 
conoscenza di Cristo con le sue implicazioni per la vita comunitaria, mo-
rale, religiosa e sociale.

Seguendo la data di pubblicazione delle lettere attribuite a Paolo, dalla 
prima (1 Tessalonicesi) alle più recenti (le Pastorali), potrai vedere come 
alcuni temi si sono evoluti, come cambia il modo in cui Paolo parla della 
Legge mosaica da Galati a Romani, come si sviluppa in modo crescente 
il ruolo della Chiesa dalla 1 Corinzi a Colossesi ed Efesini, come (e per-
ché) le lettere dell’ultimo periodo danno maggiore importanza ai codici 
domestici, e così via. Il percorso intrapreso dal manuale è sicuro e ricco 
di contenuti.

La lettura comparata delle diverse lettere ha un altro vantaggio, quello 
di vedere come ognuna risponde a problemi diversi, ma anche come Pao
lo, Pietro, Giacomo e gli altri hanno l’obiettivo primario di promuovere 
la medesima fede. In effetti, la sfida principale delle prime comunità era 
quella di vivere nell’unità nonostante le distanze geografiche; in altre pa-
role, nonostante la situazione di diaspora, come si potevano promuovere 
la professione e la testimonianza della stessa fede tra comunità dell’Asia 
Minore, della Grecia, dell’Italia, della Spagna, ecc., separate tra loro da 
migliaia di chilometri? Lo scambio di lettere e le visite dei missionari in-
viati dagli apostoli furono due fattori chiave.

Ma le prime comunità vissero anche una grande crisi di unità a causa 
di questi missionari, che non avevano le stesse idee di Paolo sullo status 
da dare ai credenti convertiti dal paganesimo. Dovevano o non dovevano 
essere circoncisi, cioè assoggettati alla Legge mosaica, secondo il famoso 



Prefazione8

oracolo di Gen 17,10-14, per poter ottenere le benedizioni promesse ad 
Abramo? Leggendo il commento di Andrea Albertin a Galati e Roma-
ni, vedrai, caro lettore studente, come Paolo dovette lottare perché questi 
credenti di origine pagana non fossero circoncisi, e capirai perché la scel-
ta di Paolo fu decisiva per il futuro della Chiesa.

Il mio unico desiderio, caro lettore, è che tu abbia a portata di mano 
questo bellissimo manuale per aiutarti a comprendere meglio le sfide af-
frontate dai nostri primi padri nella fede.

Jean-Noël Aletti SJ
Professore emerito

Pontificio Istituto Biblico, Roma



Introduzione

Questo testo offre gran parte del materiale d’insegnamento elaborato 
nel tempo per il corso di Letteratura paolina e lettere cattoliche non gio-
vannee presso l’Istituto Superiore di Scienze Religiose di Padova e il Ciclo 
Istituzionale della Facoltà Teologica del Triveneto. Avevo già scritto in 
precedenza un libro su Paolo, in particolare sullo sviluppo retorico-argo-
mentativo di ciascuna lettera dell’epistolario 1. Molto di quel libro, com-
pletamente rivisto e migliorato, è presente anche in queste pagine. 

Poiché gli studi paolini sono in continua evoluzione e la bibliografia 
scientifica assiste a un costante aumento, ritengo utile iniziare questo vo-
lume con una rapida panoramica storica circa le più recenti correnti di 
indagine degli scritti dell’apostolo 2. 

Breve panorama storico sugli studi paolini

L’esegesi confessionale, da Lutero in poi, ha favorito un incremento 
d’interesse per quanto riguarda l’epistolario paolino. Secondo questa pro-
spettiva di studio, Paolo, nei suoi testi, tenta di sfumare la posizione del 
«pio giudeo», ritenuto il modello emblematico di ogni uomo religioso che 
si presenta dinanzi al trono dell’Altissimo con le proprie opere meritorie. 
Un simile fedele punta a ottenere la salvezza facendo leva sui propri sfor-
zi personali, dimentico di essere all’ombra della grazia divina. Si tratta 
della pretesa di autogiustificazione, della performance sacrale, di cui il 
fariseo costituisce il paradigma (cf. Lc 18,10-12). Secondo questa prospet-
tiva d’indagine, Paolo si erge a contrastare la religiosità delle opere e dei 
meriti sia con l’evangelo che annuncia sia con il principio della sola fide. 
Frutto di tale scontro è l’elaborazione di un sistema dottrinale cristiano, 
formulato in antitesi a quello del comune giudaismo. Una tale prospettiva 

1 A. Albertin, Paolo di Tarso: le lettere. Chiavi di lettura, Carocci, Roma 2016.
2 Per una sintetica panoramica circa gli studi recenti su Paolo cf. S. Romanello, 

Dove si stanno dirigendo gli studi su Paolo? Alcune considerazioni in occasione dell’anno 
paolino, in «Teologia», 2009, 34, pp. 15-32.



Introduzione10

sul corpus paulinum avvallava nient’altro che i presupposti di tipo con-
fessionale: la religiosità legalista attribuita al giudaismo era quella della 
Chiesa di Roma, mentre il novum scaturito dal Vangelo e dalla fede è la 
Chiesa nata dalla Riforma.

Verso la fine degli anni Settanta del secolo scorso inizia una “rivol-
ta” esegetica interna alla Riforma stessa. Alcuni studiosi infrangono i 
confini confessionali per deluteranizzare Paolo e fornire una nuova pro-
spettiva attraverso la quale esaminare l’epistolario paolino. L’assunto di 
fondo è che l’esegesi riformata avrebbe male interpretato e frainteso il 
giudaismo in generale e, nello specifico, il giudaismo del tempo di Pa-
olo. Lo scossone è stato provocato dallo studio di Ed Parish Sanders 3. 
Studiando i modelli religiosi contemporanei all’apostolo, Sanders arrivò 
a sostenere che il giudaismo non è affatto una religione legalistica in cui 
la giustificazione deriva dalle opere, ma è una religione della grazia. Egli 
elaborò il concetto di nomismo del patto, in base al quale la Legge non 
rende giusto il credente, ma lo aiuta a restare dentro il patto di alleanza 
che Yhwh ha stabilito con lui. Le opere di cui si vanta il pio ebreo, allora, 
non esibiscono il carattere di merito agli occhi di Dio: sono semplice-
mente la risposta a Dio da parte dell’uomo religioso, che vuole rimanere 
fedele al patto divino.

La nuova prospettiva su Paolo, spogliata degli elementi pregiudiziali 
della comprensione confessionale, aprì la strada a nuovi approcci alle let-
tere dell’apostolo di Tarso: quello storico-sociologico, con lo studio del-
lo sfondo culturale e religioso degli scritti paolini, dello sfondo sociale 
dei gruppi ecclesiali fondati dall’apostolo, dei rapporti tra questi gruppi 
e l’ambiente filosofico-religioso in cui erano inseriti. Una simile fioritura 
d’interessi ha consentito una migliore conoscenza del giudaismo, ma an-
che dell’ellenismo, culture all’interno delle quali Paolo si mosse con gran-
de disinvoltura e familiarità. L’esegesi paolina, allo stato attuale, si colloca 
ancora dentro tali coordinate, non trascurando che la nuova prospettiva è 
andata viepiù marginalizzandosi, nel senso che, acquisendo una migliore 

3 E.P. Sanders, Paolo e il Giudaismo palestinese. Studio comparativo su modelli di 
religione, Paideia, Brescia 1986. Questo volume diede avvio a una rinnovata ricerca su 
Paolo, con una produzione bibliografica immensa. Un’opera che omaggia il pioniere 
della nuova prospettiva su Paolo è F.E. Udoh (a cura), Redefining First-Century Jewish 
and Christian Identities. Essays in Honor of Ed Parish Sanders, University of Notre 
Dame Press, Notre Dame (IN) 2008.



Introduzione 11

conoscenza del giudaismo e dell’ellenismo, si è ridimensionata la tesi di 
Sanders, vale a dire la sua concezione non legalistica della religione giu-
daica. Oggi, facendo tesoro dei risultati delle indagini storiche e sociali, 
conoscendo un po’ meglio il mondo ebraico e greco del tempo di Paolo, si 
riesce a collocare in modo più adeguato la sua opera letteraria nel proprio 
contesto originario, depurato da vizi confessionali o da comprensioni er-
rate e falsate del tempo in cui Paolo visse ed esercitò la sua missione a 
servizio del Vangelo.

Nella presentazione della figura di Paolo, della sua attività letteraria e 
del suo pensiero che costituisce l’interesse delle pagine che seguono, sarà 
impossibile fare riferimento a tutta la produzione bibliografica recente. 
D’altra parte, molti studi a cui si farà riferimento hanno già offerto delle 
panoramiche sintetiche di indubbio valore.

Scelte didattiche del volume

Trattandosi di un’introduzione all’epistolario paolino e alle lettere cat-
toliche non giovannee, questo volume tenta di fornire le coordinate prin-
cipali del dibattito scientifico attuale su questi testi, nella consapevolezza 
che la crescente e vasta bibliografia obbliga alla scelta di procedere per 
cenni.

L’impostazione didattica vuole accompagnare lo studente e ogni let-
tore a conoscere, innanzitutto, la vicenda biografica di Paolo e la sua at-
tività di scrittore: addentrarsi nel contesto in cui Paolo è vissuto e negli 
elementi principali della sua identità consente di cogliere tutto lo spessore 
dell’incontro con Cristo mediante la fede e gli effetti conseguenti.

In secondo luogo, la presentazione di ciascuna lettera procede con le 
informazioni generali di carattere storico e letterario, per poi fornire una 
lettura continua del testo, secondo l’approccio retorico-letterario. Grazie 
a esso, ci sembra possibile cogliere con più chiarezza lo sviluppo logico di 
ogni scritto: l’intenzione per cui è stato scritto e i passaggi logico-argo-
mentativi con cui l’apostolo cerca di approfondire il Vangelo. 

Per quanto concerne l’epistolario paolino, la sequenza delle lettere cer-
ca di obbedire a un criterio cronologico (su cui gli specialisti, ovviamente, 
discutono!), allo scopo di accompagnare lo studente a cogliere lo sviluppo 
nel tempo della riflessione paolina. Per quanto riguarda le lettere cat-
toliche non giovannee, invece, l’ordine con cui sono presentate rispetta 
quello canonico delle edizioni a stampa della Bibbia.



Introduzione12

In terzo luogo, per quasi tutte le lettere è proposta l’esegesi di un brano. 
Il criterio che ha accompagnato questa scelta è duplice. 

1)	 Fornire allo studente e al lettore, per ciascuna lettera, un assaggio di 
pericopi che si caratterizzano per una diversità di modelli di compo-
sizione, che vanno dall’argomentazione alla parenesi; dall’exemplum 
all’elogio; dalla chria (di cui, a suo tempo, avremo modo di parlare) al 
commento scritturistico. Anche in questo caso si tratta solo di assaggi, 
perché i modelli letterari e le procedure argomentative sono assai più 
numerosi.

2)	 Privilegiare quei brani che consentono di cogliere sia la “struttura” 
sia lo sviluppo del pensiero teologico paolino, in particolare sulla 
dimensione paradossale di Dio e del suo agire salvifico, e della sua 
coerente manifestazione nei diversi aspetti e ambiti della vita dei cre-
denti. 

Rispetto ad altri manuali che si limitano a offrire solo qualche saggio 
di esegesi, ho percorso una scelta differente con l’intenzione di offrire al 
lettore e allo studente numerosi esempi di modelli letterari e di procedu-
re retorico-argomentative con cui l’annuncio è trasmesso da Paolo e da-
gli altri scrittori ispirati. Spero, in questo modo, di aiutare a riconoscere 
l’importanza e il nesso tra forma e contenuto: la forma del testo, infatti, 
diventa teologia e non semplice artificio letterario, un procedimento re-
torico-argomentativo o una figura retorica non sono meri fattori estetici, 
ma elementi teologici.

Nell’insegnamento, i colleghi saranno liberi di approfondire altri 
brani ma potranno invitare gli studenti a misurarsi personalmente con 
quelli del manuale almeno per conoscere una varietà di modelli letterari 
e compositivi con cui Paolo e gli altri agiografi hanno veicolato il loro 
pensiero teologico.

In quarto luogo, un intero capitolo è dedicato ad abbozzare una sintesi 
della riflessione teologica paolina, in cui si cerca di mostrare come questa 
è maturata e si è costruita progressivamente, alla luce delle diverse occa-
sioni fornite dalla vita concreta dei gruppi di credenti.

Infine, la seconda parte del volume è dedicata alla presentazione delle 
lettere cattoliche non giovannee e all’esegesi di alcuni brani di esse, cioè 
la Lettera agli Ebrei, la Lettera di Giacomo, la Prima e Seconda Lettera di 
Pietro e la Lettera di Giuda.



Introduzione 13

Anche attraverso il presente strumento, l’auspicio è che ogni lettrice e 
lettore possano appassionarsi ad annunciare e a vivere Cristo, come av-
venne per Paolo e per gli autori delle altre lettere trattate in questo libro.

Un sincero e fraterno ringraziamento va a don Giuseppe Toffanello, 
per aver riletto l’intero manoscritto e aver offerto precise e utili osserva-
zioni per migliorare sia la scrittura sia i contenuti del volume.

Andrea Albertin

Ringraziamenti

Un ringraziamento speciale al professor don Michele Marcato, docen-
te di Letteratura paolina a Treviso all’Istituto Superiore di Scienze Reli-
giose «Giovanni Paolo I» di Belluno-Feltre, Treviso, Vittorio Veneto che, 
a seguito della scomparsa dell’autore del presente volume, ha preso in 
carico la correzione delle bozze e la cura di tutti i dettagli editoriali, in 
modo che l’opera potesse essere pubblicata. 

Un ringraziamento speciale al professor Jean-Nöel Aletti SJ, con il 
quale Andrea Albertin ha conseguito il dottorato in Scienze bibliche, a 
Roma presso il Pontificio Istituto Biblico, che gentilmente ha accettato 
l’invito a firmare la prefazione all’opera di uno dei suoi migliori allievi.

Infine, un ringraziamento al professor don Giulio Osto, vicediretto-
re dell’Istituto Superiore di Scienze Religiose di Padova, e membro del 
Comitato Editoriale della Facoltà Teologica del Triveneto, per l’impegno 
profuso nel seguire le procedure editoriali, in vista della pubblicazione 
del presente saggio, e per la stesura del profilo dell’autore aggiunto come 
nuova sezione in memoriam.

Il Comitato Editoriale della Facoltà Teologica del Triveneto





PRIMA PARTE

EPISTOLARIO PAOLINO





capitolo primo

Paolo di Tarso

Leggendo le lettere dell’apostolo Paolo si scoprirà in modo imme-
diato che l’intenzione principale dei suoi scritti non è di rendere nota la 
sua vicenda personale. Certo, nell’epistolario paolino sono presenti vari 
passaggi autobiografici, la cui funzione letteraria, come si avrà modo di 
studiare, è di mettere in risalto qualcosa di Dio e di Cristo, non del predi-
catore e del missionario. Tuttavia, per iniziare ad accostare la letteratura 
paolina, è molto utile lo studio di alcuni aspetti biografici dell’apostolo 
proveniente da Tarso. In particolare, l’incontro tra il fariseo ben radicato 
nella fede giudaica e Gesù Risorto ha segnato una svolta tale in Paolo da 
aver terremotato completamente la sua esistenza. Come è potuta accadere 
una cosa simile? Che cosa ha favorito questo cambiamento? Quali novità 
ha provocato? A che livello? Con quali conseguenze? Lo studio di alcuni 
frammenti autobiografici presenti nel corpus letterario paolino consen-
tirà di dare risposta a questi interrogativi.

1. Paolo a Tarso: formazione e triplice cultura

«Io sono un giudeo, nato a Tarso di Cilicia». Così si presenta Paolo in 
At 22,3. Sebbene questa notizia sia assente nelle lettere, non c’è motivo 
per smentire che Paolo sia nato e sia cresciuto fuori dai confini della Terra 
promessa, rientrando in quel numeroso gruppo di appartenenti al popolo 
eletto vissuto in diaspora 1. La sua città natale è Tarso, capoluogo della Ci-
licia. Vale la pena conoscere meglio questo centro urbano, così da ricevere 
informazioni utili a precisare l’intero processo formativo dell’apostolo 2. 

1 La diaspora è il fenomeno di dispersione del popolo ebraico avvenuto già con l’esi-
lio babilonese, nel 586-539 a.C., intensificatosi al tempo di Alessandro Magno e, ancor 
più, durante la conquista della Palestina da parte dell’impero romano per mano di 
Pompeo, nel 63 a.C.

2 Per lo studio della biografia e della formazione di Paolo la bibliografia è stermi-
nata. Le opere a cui si è fatto maggiormente riferimento sono: J. Beker, Paolo. L’apo-



epistolario paolino18

Un passo della Geografia di Strabone (ca. 60 a.C.-23 d.C.) descrive la città 
in questi termini:

Anche Tarso è situata in pianura; è stata fondata dagli Argonauti che accompa-
gnavano Triptolemo, partito alla ricerca di Io. Il fiume Cidno scorre in mezzo 
alla città, costeggiando il ginnasio dei giovani. Poiché il fiume nasce non molto 
lontano dalla città e prima di entrarvi attraversa gole profonde, le sue acque 
sono fredde e rapide con grande beneficio per gli uomini e gli animali che sof-
frono di reumatismi. Gli abitanti di Tarso si dedicano talmente alla filosofia e 
a ogni altra disciplina che hanno acquisito una cultura enciclopedica al punto 
che la loro città ha finito per eclissare Atene, Alessandria e tutte le altre che si 
potrebbero ricordare per aver dati i natali a qualche movimento o scuola di 
filosofi. È da notare che coloro che fanno i loro studi a Tarso sono quasi tutti 

stolo dei popoli, Queriniana, Brescia 1996; R. Penna, Paolo di Tarso. Un cristianesimo 
possibile, San Paolo, Cinisello Balsamo (Mi) 1992, 20064, pp. 17-30; J.A. Fitzmyer, 
Paolo. Vita, viaggi, teologia, Queriniana, Brescia 2008; R. Penna, Paolo di Tarso e le 
componenti ellenistiche del suo pensiero, in «Rivista Biblica», 2009, 57, pp. 175-215; 
A. Gieniusz (a cura), Paolo di Tarso. Figura, opera, ricezione, Urbaniana University 
Press, Città del Vaticano-Roma 2009; R. Penna, Paolo. Da Tarso a Roma, il cammino 
di un grande innovatore, Il Mulino, Bologna 2015; M.V. Novenson - R.B. Matlock, 
The Oxford Handbook of Pauline Studies, Oxford University Press, Oxford 2022; R.S. 
Schellenberg - H. Wendt (a cura), T&T Clark Handbook to the Historical Paul, T&T 
Clark, London-New York 2022; G. Ravasi, Ero un blasfemo, un persecutore e un violen-
to. Biografia di Paolo, Raffaello Cortina Editore, Milano 2024. In particolare, il volume 
di Schellenberg - Wendt sceglie di mettere al centro della propria indagine il Paolo sto-
rico avvicinato a partire dall’epistolario che porta il suo nome, sia nelle questioni più 
generali sia attraverso le “micro-biografie” offerte dalle lettere. La questione di come 
intrecciare i dati biografici che prioritariamente si ricavano dagli scritti paolini anche 
con quelli forniti da Atti degli Apostoli è invece la linea di ricerca sviluppata da D. 
Marguerat, Paolo negli Atti e Paolo nelle Lettere, Claudiana, Torino 2016 e Idem, Pao
lo di Tarso. L’enfant terrible del cristianesimo, Claudiana, Torino 2023. Alla luce delle 
varie prospettive di indagine successive alla new perspective su Paolo, gli studi sulla 
persona di Paolo e il suo pensiero, osservati nel contesto giudaico e/o ellenistico si sono 
moltiplicati. Tra i numerosi, quelli tenuti maggiormente in considerazione sono: T.G. 
Casey - J. Taylor (a cura), Paul’s Jewish Matrix, G&B Press, Roma 2011; J.D.G. Dunn, 
Gli albori del cristianesimo. 2. Gli inizi a Gerusalemme. 2. Paolo, apostolo dei gentili, 
Paideia, Brescia 2012; Idem, La nuova prospettiva su Paolo, Paideia, Brescia 2014; S. 
Kim, Paul and the New Perspective. Second Thoughts on the Origin of Paul’s Gospel, 
Eerdmans, Grand Rapids-Cambridge 2002; H. Koester, Paolo e il suo mondo, Pai
deia, Brescia 2012; S. Romanello, Paolo e o nel giudaismo?, in «Rivista Biblica», 2012, 
60, pp. 117-131; N.T. Wright, Paul. In Fresh Perspective, Fortress Press, Minneapolis 
2005; Idem, Pauline Perspectives. Essays on Paul, 1978-2013, Fortress Press, Minneapo-
lis 2013; Idem, Paul and His Recent Interpreters. Some Contemporary Debates, Fortress 
Press, Minneapolis 2015.



Paolo di Tarso 19

del paese poiché gli stranieri non amano risiedervi e i nativi non rimangono sul 
posto, ma vanno altrove a perfezionarsi. Una volta compiuta la loro formazione 
vanno a stabilirsi altrove, e raramente tornano in patria[...]. Inoltre a Tarso vi è 
ogni genere di scuole di retorica. Dato il numero elevato della sua popolazione 
e la preponderanza notevole che esercita sulle città vicine, si comprende che 
Tarso può rivendicare il nome e il rango di metropoli. Sono nati in questa città 
gli stoici Antipatro, Archedamo, Nestore, senza dimenticare i due Atenodoro. 
[...] (XIV, 5, 5-15).

Secondo questa descrizione, l’ambiente da cui Paolo proviene è cittadi-
no-metropolitano, gode di una certa agiatezza e offre varie opportunità. 
La città di Tarso ha sicuramente contribuito a dare una solida formazione 
culturale greco-ellenistica a colui che diverrà l’apostolo dei gentili. La cul-
tura greco-ellenistica di Paolo emerge, per esempio, dalla sua familiarità 
con la filosofia stoica, di cui si trova traccia nelle lettere 3. Sicuramente è 
presso le scuole tarsiote di retorica che egli ha appreso gli elementi basila-
ri dell’arte persuasiva, mediante lo studio degli esercizi preliminari detti 
in greco progymnasmata. Anche la padronanza del greco, lingua con cui 
ha scritto le lettere, e la conoscenza della versione dei LXX della Bibbia, 
che citerà principalmente a memoria nei testi, confermano la cultura gre-
co-ellenistica di cui Paolo è dotato.

Tuttavia, la prima forma d’istruzione che egli ha ricevuto è avvenuta 
in famiglia: da questa ha ereditato il patrimonio religioso ebraico e la 
cultura giudaica 4. Questo dato biografico emerge in modo evidente in 
Fil 3,5-6 in cui l’apostolo presenta il suo curriculum vitae attraverso sette 
connotazioni etnico-religiose: 
1)	 «circonciso all’età di otto giorni»: pur abitando al di fuori della Terra 

promessa, la famiglia di Paolo osserva il credo ebraico e pratica scru-
polosamente le prescrizioni a esso connesse;

2)	 «della stirpe d’Israele»: il termine greco ghenos indica l’etnia e, per-

3 Alcuni studi sulla cultura greco-ellenistica di Paolo tenuti in considerazione, tra 
i tanti, sono: C. Breytenbach (a cura), Paul’s Graeco-Roman Context, Peeters, Leu-
ven 2015; T. Engberg-Pedersen (a cura), Paul in His Hellenistic Context, T&T Clark, 
Edinburgh 1994; Idem, Paul and the Stoics, John Knox Press, Louisville 2000; R. Pen-
na, Paolo di Tarso e le componenti ellenistiche del suo pensiero, in «Rivista Biblica», 
2009, 57, pp. 175-215.

4 Lo studio esegetico tenuto come riferimento è F. Bianchini, L’elogio di sé in Cri-
sto. L’utilizzo della periautologia nel contesto di Filippesi 3,1-4,1, Editrice Pontificio Isti-
tuto Biblico, Roma 2006.



epistolario paolino20

tanto, entrambi i genitori sono ebrei, appartenenti alla discendenza 
abramitica 5. In situazione di diaspora, potevano avvenire matrimoni 
misti: questo non nel caso dei genitori di Paolo, che potevano essere 
stirpe d’Israele solo se entrambi appartenenti al popolo eletto; 

3)	 «della tribù di Beniamino»: tra le diverse tribù che costituivano il po-
polo d’Israele, i genitori di Paolo appartengono a quella da cui proviene 
il primo re d’Israele, Saul, di cui Paolo stesso porta il nome, Saulos, 
successivamente latinizzato in Paulos, come attesta Atti degli Apostoli; 

4)	 «ebreo figlio di ebrei»: il termine greco utilizzato per descrivere questa 
qualità è ebraios che denota la lingua, non l’etnia o la religione. Pertan-
to, Paolo ha imparato dalla sua famiglia la lingua madre ebraico-ara-
maica, pur vivendo in una città in cui si parlava greco;

5)	 «quanto alla legge, fariseo»: Paolo ha professato e praticato la propria 
fede ebraica entro il movimento dei farisei. Questo gruppo, tra gli altri 
che formavano il variegato mondo della fede giudaica, si distingue per 
quattro aspetti che sono davvero interessanti per cogliere la portata di 
quanto avvenne nella vicenda personale dell’apostolo:
a.	 i farisei coltivavano un’accentuata speranza messianica; 
b.	 credevano nella risurrezione dei morti; 
c.	� perseguivano un elevato ideale etico attraverso l’osservanza pun-

tuale e rigorosa della Legge mosaica, estendendo alla vita di tutti 
gli appartenenti al popolo d’Israele le regole di purità riservate ai 
sacerdoti; 

d.	 erano esperti conoscitori e interpreti della Scrittura; 
6)	 «quanto allo zelo, persecutore della Chiesa»: nel suo modo di praticare 

la fede, Paolo era animato da zelo, difendeva attivamente il proprio 
credo, ostacolava con i mezzi consentiti e previsti dalla Legge mosaica 
qualsiasi persona contestasse gli aspetti centrali della religiosità ebrai-
ca. Pertanto, Paolo non è un ebreo per tradizione familiare ma un cre-
dente militante, al punto da descriversi come persecutore;

7)	 «quanto alla giustizia che deriva dall’osservanza della Legge, irrepren-
sibile»: circa l’osservanza della Legge mosaica mediante cui si poteva 

5 Uno studio sulla concezione del ghenos per ricostruire la biografia paolina è af-
frontato da L.L. Sechrest, A Former Jew. Paul and the Dialectics of Race (LNTS 410), 
T&T Clark, London-New York 2009.



Paolo di Tarso 21

vivere il giusto rapporto con Dio, nessuno poteva accusare Paolo di 
incoerenza né di trasgressioni.
Da questa descrizione emerge che Paolo è un ottimo ebreo, pur es-

sendo cresciuto fuori dalla Terra promessa, dove si correva molto di più 
il rischio di compromessi e contaminazioni con il paganesimo 6. A Tarso 
egli ha frequentato la sinagoga locale, imparando, com’era consuetudine, 
i rudimenti della lettura e della scrittura attraverso l’ascolto, la memo-
rizzazione e la trascrizione della Bibbia. In seguito, il percorso religio-
so ebraico comprendeva anche lo studio della Mishnàh (tradizione), che 
preparava al bar mitzvah (figlio del precetto): da quel momento in poi, 
un giovane ebreo era tenuto allo studio e all’osservanza di tutta la Torah. 
Secondo quanto dichiarato in At 22,3 la formazione religiosa di Paolo è 
continuata a Gerusalemme, alla scuola di Gamaliele. Questa notizia po-
trebbe corrispondere al vero, poiché anche il resoconto di Strabone con-
ferma che gli abitanti di Tarso andavano altrove a perfezionare gli studi 7.

La possibile cultura romana di Paolo è oggetto di discussione almeno 
su due fronti: se Paolo è a tutti gli effetti un cittadino romano, come gli 
è stato conferito questo status? E, in secondo luogo: come poteva dimo-
strare questa cittadinanza? Gli elementi a sostegno dell’influsso romano 
sulla formazione culturale di Paolo sono: 
1)	 l’utilizzo della toponomastica imperiale per nominare le regioni e le 

province; 
2)	 l’invito al rispetto delle autorità politiche, proposto in alcuni brani;
3)	 il privilegio di essere giudicato direttamente presso il tribunale del

l’imperatore, a Roma, come raccontano i capitoli finali degli Atti degli 
Apostoli. 

6 Tra i vari, lo studio di M.F. Bird, An Anomalous Jew. Paul among Jews, Greeks, 
and Romans, Eerdmans Publishing Company, Grand Rapids, MI 2016, mette in risalto 
la presunta anomalia di Paolo, ebreo all’interno dell’interno del contesto imperiale 
romano e in rapporto con le Nazioni.

7 Il tema dell’ebraicità di Paolo e lo studio della sua figura nel contesto del giu-
daismo del secondo tempio è assai vivace. Tra i vari titoli, sono stati maggiormente 
considerati: J.-F. Bouthors, Paolo l’ebreo, EDB, Bologna 2013; G. Bocaccini - C.A. 
Segovia (a cura), Paul the Jew. Reading the Apostle as a Figure of Second Temple Judai-
sm, Fortress Press, Minneapolis, MN 2016; G. Bocaccini, Le tre vie di salvezza di Paolo 
l’ebreo. L’apostolo dei gentili nel giudaismo del I secolo, Claudiana, Torino 2021; G. Bo-
caccini - G. Mariotti, Paolo di Tarso, un ebreo del suo tempo, Carocci, Roma 2025.



epistolario paolino22

Per sintetizzare: Paolo possiede una buona formazione culturale. Egli 
padroneggia la lingua greca, ha una certa competenza nell’arte della per-
suasione, è familiare con la filosofia stoica. La preparazione maturata 
a Tarso gli consentirà di predicare e, talvolta, discutere nel contesto di 
grandi piazze, di scegliere strategicamente le città più affollate e traffica-
te dell’impero per annunciare il Vangelo (Tessalonica, Filippi, Corinto, 
Efeso), di confrontarsi con una certa disinvoltura con procuratori e pro-
consoli romani. La formazione e il radicamento nella fede ebraica è stata 
curata dalla sua famiglia, secondo i normali passaggi cui era sottoposto 
un bambino di origine ebraica 8. 

Tutto questo bagaglio culturale e religioso entrerà in rotta di collisione 
nel momento in cui l’apostolo proveniente da Tarso aderirà a Cristo. 

2. La vocazione di Paolo

«Ma quando Dio, che mi scelse fin dal seno di mia madre e mi chiamò 
con la sua grazia, si compiacque di rivelare in me il Figlio suo perché lo 
annunciassi alle genti...» (Gal 1,15-16). Queste righe della Lettera ai Galati 
offrono un valido punto di partenza per studiare cosa è avvenuto e come 
è stato interpretato da Paolo stesso l’incontro con Gesù risorto 9. Nel lin-
guaggio di questi versetti è assente il vocabolario della conversione e in 
nessun altro passo dell’epistolario l’apostolo parla di se stesso come un 
convertito. Egli predilige di gran lunga la terminologia della vocazione e 
della chiamata 10. 

Da buon conoscitore della Scrittura, Paolo ritrova nella propria storia 
il modello biblico della chiamata dei profeti, per esempio Isaia e Geremia. 
Le vocazioni profetiche si caratterizzano almeno per due elementi: (1) la 

8 Il rapporto tra queste componenti culturali di Paolo è studiato, tra i vari autori, 
da F. Watson, Paul, Judaism and the Gentiles. A Sociological Approach, Cambridge 
University Press, Cambridge-New York 1986 e P. Treblico, Paul among Jews, Greeks, 
and Romans, in M.V. Novenson - R.B. Matlock (a cura), The Oxford Handbook of 
Pauline Studies, Oxford University Press, Oxford 2022, pp. 146-161.

9 A tal proposito, cf. anche M. Hengel, Il paolo precristiano, Paideia, Brescia 1992.
10 Sul tema, da sempre oggetto di grande interesse di studio, si tiene in considera-

zione il recente contributo di P. Fredriksen, Paul the “Convert”?, in M.V. Novenson - 
R.B. Matlock (a cura), The Oxford Handbook of Pauline Studies, Oxford University 
Press, Oxford 2022, pp. 31-53, con alcuni passaggi che meritano di essere approfonditi 
e precisati.



Paolo di Tarso 23

scelta gratuita da parte di Dio, prima di qualsiasi prestazione del chiama-
to; (2) l’affidamento di un compito da svolgere a nome di Dio: a volte è un 
messaggio divino, di cui il profeta è il megafono. 

Anche Paolo, come gli antichi profeti di Israele, riconosce nella sua vi-
cenda l’irruzione assolutamente gratuita e immeritata della benevolenza 
di Dio verso di lui. La gratuità di questa chiamata è stata talmente scon-
volgente, che in vari passi dell’epistolario l’apostolo cerca di accentuarla 
ed esaltarla presentando il suo passato con toni negativi, esagerando il 
suo accanimento nel perseguitare i seguaci di Gesù e nel mettere ostacoli 
al Vangelo. In altre parole, per raccontare che la bontà di Dio verso di lui è 
stata eccessiva, Paolo descrive il suo comportamento precedente alla fede 
in Gesù in modo fin troppo negativo. 

Per quanto riguarda l’incontro con il Risorto, Paolo non sembra in-
teressato a raccontarci i dettagli: è stata un’apparizione, una visione, 
un’esperienza mistica? Egli ne parla con il linguaggio dell’illuminazio-
ne: «E Dio, che disse: “Rifulga la luce nelle tenebre”, rifulse nei nostri 
cuori» (2Cor 4,6). Come nella prima pagina della Bibbia si racconta 
che Dio crea mediante atti di parola, di cui il primo è: «Sia la luce!» 
(Gen 1,3), così anche Paolo ha sperimentato sulla propria pelle quanto 
la parola di Dio è potente, creatrice e illuminante. Per questo motivo, 
l’apostolo annuncia nelle sue lettere come l’incontro con Gesù Risorto 
ha dato una svolta radicale al suo percorso e quali effetti ha prodotto a 
livello esistenziale.

Nella vocazione di Paolo, tuttavia, c’è una variazione rispetto al mo-
dello profetico della chiamata: i profeti trasmettono il messaggio o l’ora-
colo che Dio comunica loro. Che cosa accade con Paolo? Che cosa gli ha 
comunicato la parola di Dio? «Si compiacque di rivelare in me il Figlio 
suo» (Gal 1,16). Dio ha rivelato il Figlio in Paolo. Nella lingua italiana si è 
soliti costruire il verbo in questo modo: «rivelare qualcosa a qualcuno». 
Al contrario, in Gal 1,16 Paolo dichiara non tanto che, come per i profe-
ti, il Signore ha rivelato a lui un messaggio che poi doveva comunicare, 
bensì che Dio ha rivelato in lui il Figlio stesso. Come a dire: Paolo non 
semplicemente a parole, ma attraverso l’intera sua persona, pienamente 
inserita in Cristo mediante la fede, è stato annuncio di Gesù e del Van-
gelo. Si tratta, in fin dei conti, del risvolto esistenziale e antropologico 
dell’adesione a Cristo, mediante il quale Dio ha dato compimento al suo 
progetto misterioso di salvezza.



epistolario paolino24

D’altronde, Paolo, ebreo militante nel gruppo dei farisei, non poteva ac-
cettare che Gesù di Nazaret fosse il Messia, Figlio di Dio. Per quale moti-
vo? Perché era morto in croce. Secondo una delle indicazioni della Legge 
mosaica (Dt 21,23) «pendere dal palo», immagine allusiva della croce, era 
la pena riservata ai maledetti, ossia ai trasgressori della volontà divina e 
dell’alleanza con lui sancita con il dono della Legge. Pertanto, Paolo non 
riusciva a concepire che una persona morta come maledetta potesse essere 
destinataria della più grande benedizione divina: la vita nella risurrezione. 

Eppure, sulla via di Damasco, egli ha compreso che Gesù è il Messia, il 
Figlio, il Signore. Tale consapevolezza non si limita alla dimensione con-
cettuale, poiché, come testimonia lo stesso Paolo, Dio «ha rivelato in me 
il Figlio». L’intera esistenza è stata trasformata e orientata in modo nuo-
vo dall’incontro con Cristo risorto. È ragionevole ammettere che questo 
evento non sia neppure stato un fulmine a ciel sereno.

Infatti, mentre contrastava i seguaci di Gesù, Paolo è venuto a contatto 
con il messaggio evangelico che essi annunciavano, venendone a sua vol-
ta conquistato. Secondo il linguaggio che l’apostolo utilizza nelle lettere, 
questo evento può essere compreso nella forma di una profonda e intensa 
esperienza spirituale e interiore, che tuttavia ha trasformato in modo ra-
dicale il suo stile di vita, il suo modo di pensare e le sue scelte.

Pertanto, se nell’epistolario l’apostolo di Tarso si descrive come un 
chiamato, sul modello profetico veterotestamentario, perché comunemen-
te si parla della «conversione di Paolo»? Perché nel libro degli Atti degli 
Apostoli la svolta di Paolo è raccontata come una conversione. Tuttavia 
bisogna riconoscere l’intenzione narrativa della scelta letteraria di Luca: 
offrire un modello da imitare, con finalità pedagogico-catechetica, poiché 
questo era un canone normale per quanti scrivevano opere dal carattere 
storico 11. Quindi, è evidente la tensione tra i due modi di interpretare il 
medesimo evento: per Paolo si tratta di una vocazione, per Luca di una 
conversione. A ogni modo, ogni chiamata al servizio di Dio implica anche 
degli aspetti di cambiamento e conversione. Forse, in rapporto alla vicen-
da di Paolo, vale la pena di chiarire meglio quest’ultima categoria.

11 Si parla, a tal proposito, del tenore mimetico di queste opere, che cercavano di 
favorire l’educazione attraverso l’imitazione di esempi positivi. Sull’educazione nel 
tempo antico rimane di riferimento lo studio di H.I. Marrou, Storia dell’educazione 
nell’antichità. Nuova edizione italiana, Edizioni Studium, Roma 2016.



Paolo di Tarso 25

Se per conversione s’intende il passaggio di tipo morale da una vita di 
comportamenti malvagi a quelli totalmente opposti della virtù e del bene, 
la svolta di Paolo non può essere compresa secondo questa visione. Infatti 
egli è un ebreo fariseo irreprensibile nell’osservanza della Legge mosaica. 
Siccome la Legge divina comanda solo il bene, Paolo non era certamente 
un uomo dalle opere cattive e “anti-Legge mosaica”. Se per conversio-
ne s’intende il passaggio da una particolare forma religiosa a un’altra, 
nemmeno in questo caso l’esperienza paolina può essere spiegata: al suo 
tempo, infatti, non esisteva ancora il cristianesimo come nuovo sistema 
religioso distinto dalla fede ebraica e tantomeno Paolo ha inventato una 
nuova religione 12. Egli è nato ebreo e lo è rimasto fino alla fine, pur con 
una novità sostanziale: ebreo seguace di Gesù. Pertanto, «conversione di 
Paolo» è un’espressione corretta e pertinente ma da maneggiare con cau-
tela e precisione. In che senso l’apostolo ha vissuto un processo di con-
versione? L’incontro con Gesù e il Vangelo e l’adesione a essi nella fede ha 
provocato in Paolo un cambiamento su quattro fronti.
1)	 A livello comportamentale, egli ha smesso la persecuzione ai danni 

del movimento gesuano, per diventare uno dei più appassionati e in-
stancabili annunciatori del Vangelo che la storia abbia mai conosciuto. 

2)	 La svolta nel comportamento ha le sue radici nella teo-logia: l’incontro 
con Gesù risorto trasforma radicalmente la riflessione di Paolo su 
Dio, il modo di entrare in rapporto con lui e di comprenderne le vie 
di salvezza. Nella vicenda di Gesù, morto in croce come un maledetto 
e destinatario della più grande benedizione divina, l’apostolo scopre 
l’elemento apicale della trascendenza divina, dell’insondabilità della 
sua sapienza, dell’inafferrabilità delle sue vie salvifiche.

3)	 L’osservanza della Legge mosaica non costituisce più il centro del suo 
universo religioso, poiché è la relazione con Cristo che diventa decisiva 

12 L’idea nasce con Friedrich Nietzsche quando in un suo scritto ebbe a dire: «Che 
in essa [nella Bibbia] vi sia anche la storia di una delle anime più ambiziose e invadenti, 
e di una mente altrettanto superstiziosa che scaltrita, la storia dell’apostolo Paolo – chi 
lo sa, a parte qualche dotto? [...] È questo il primo cristiano, l’inventore della cristia-
nità! Prima di lui c’era solo un pugno di settari ebrei». Cf. F.W. Nietzsche, Aurora, in 
F.W. Nietzsche, Opere filosofiche, a cura di S. Giametta, vol. III, UTET, Torino 2006, 
pp. 675-678. Questa teoria influenzerà la riflessione di A. von Harnack, L’essenza del 
cristianesimo, Queriniana, Brescia 1980, 20033.



epistolario paolino26

per entrare in un rapporto giusto con Dio: la fede in Cristo è la via 
della salvezza. 

4)	 Cambia il modo di interpretare la Scrittura, a partire dall’evento di 
Gesù morto e risorto. Questo evento ha del paradossale: eppure, alla 
luce di esso, Paolo riesce a cogliere la linea di coerenza e fedeltà con 
cui da sempre Dio ha agito nella storia della salvezza raccontata nella 
Scrittura. 
Questi sono gli effetti di conversione operati dall’irruzione di Dio 

nella vita dell’apostolo, quando l’ha chiamato a diventare annunciatore 
del Figlio Gesù Cristo. Nei suoi viaggi missionari Paolo non si stancherà 
di annunciare il significato e gli effetti della fede in Gesù Cristo nel e per 
il credente, e di testimoniarlo come orizzonte ermeneutico dell’intera 
esistenza.

3. Paolo «apostolo» 

Paolo inizia le lettere presentandosi come «apostolo» 13. Come bisogna 
capire questo appellativo? At 1,21-22 precisa le credenziali di chi poteva 
rivendicare il titolo di apostolo: «Tra coloro che sono stati con noi per tut-
to il tempo nel quale il Signore Gesù ha vissuto fra noi, cominciando dal 
battesimo di Giovanni fino al giorno in cui è stato di mezzo a noi assunto 
in cielo, uno divenga testimone, insieme a noi, della sua risurrezione». 
Paolo non rientra affatto in questa descrizione. Tuttavia, in due passaggi 
dell’epistolario egli rivendica la sua autorità apostolica per il fatto che gli 
è apparso il Signore risorto: 
1)	 1Cor 9,1: «Non sono forse un apostolo? Non ho veduto Gesù, Signore 

nostro?» e 
2)	 1 Cor 15,8-9: «Ultimo fra tutti [Cristo] apparve anche a me come a un 

aborto. Io infatti sono il più piccolo tra gli apostoli e non sono degno 
di essere chiamato apostolo perché ho perseguitato la Chiesa di Dio». 
In definitiva, Paolo è o non è un apostolo? Secondo i criteri proposti 

in Atti degli Apostoli lui non lo è. Tuttavia At 1,21-22 testimonia una fase 
successiva del movimento originario dei seguaci di Gesù rispetto a quella 

13 Sulla comprensione dell’apostolicità di Paolo si veda anche A. Vanhoye (a cura), 
L’Apôtre Paul. Personnalité, style et conception du ministère, Peeters, Leuven 1986 e L. 
Alexander, Paul the Apostle, in M.V. Novenson - R.B. Matlock (a cura), The Oxford 
Handbook of Pauline Studies, Oxford University Press, Oxford 2022, pp. 94-108.



Paolo di Tarso 27

in cui Paolo è vissuto e ha predicato. D’altronde, Paolo stesso in 1Cor 15,5 
non si annovera tra il gruppo ristretto dei Dodici al seguito di Gesù, ma 
in quello più ampio degli apostoli, di cui fa parte anche Giacomo, fratello 
del Signore, che rivestì un ruolo di prim’ordine nell’organizzazione eccle-
siale di Gerusalemme. 

Per riassumere: secondo At 1,21-22 Paolo non è un apostolo; ma quan-
do l’ebreo di Tarso era in vita, circolava una distinzione differente da 
quella di Atti degli Apostoli: 
1)	 c’era il gruppo di discepoli che Gesù aveva chiamato al suo seguito e 

che era identificato con il titolo dei «Dodici» e si qualificava effettiva-
mente per le credenziali descritte in Atti degli Apostoli; 

2)	 e poi c’era il gruppo di coloro che, pur non appartenendo alla cerchia 
ristretta, avevano incontrato Cristo risorto: «In seguito [Cristo] appar-
ve a più di cinquecento fratelli in una sola volta [...]. Inoltre apparve a 
Giacomo, e quindi a tutti gli apostoli. Ultimo fra tutti apparve anche 
a me» (1Cor 15,6-8). Pertanto, al tempo di Paolo il titolo di «apostolo» 
non era riservato al gruppo dei Dodici, ma a tutti quanti avevano avu-
to un’esperienza particolare di incontro con il Risorto. 
Paolo, pertanto, si ritiene apostolo a tutti gli effetti in virtù della chia-

mata straordinaria da parte di Dio e dell’invio missionario che ha ricevu-
to in quell’occasione.

4. Paolo evangelizzatore e pastore

Dopo l’esperienza della chiamata, che i resoconti lucani in Atti degli 
Apostoli ambientano sulla via per Damasco, come si è mosso Paolo? Al-
cune notizie si possono recuperare dal resoconto autobiografico di Gal 
1,13-2,14. 

In seguito a quell’esperienza, l’apostolo di Tarso trascorse un periodo 
di tempo non meglio precisato in Arabia (probabilmente la zona deser-
tica a sud di Damasco). Fatto ritorno a Damasco, Paolo sceglierà come 
gruppo di appartenenza quello di Antiochia di Siria: da lì partirà per cia-
scuno dei suoi viaggi missionari e lì farà sempre ritorno. La configura-
zione mista del gruppo antiocheno di seguaci del Signore contribuirà alla 
maturazione di una predicazione dal respiro universale.

Secondo quanto si legge in 1Cor 9,16 l’instancabile attività missionaria 
e pastorale è, per Paolo, una necessità che gli si impone a motivo della 
gratuità incondizionata con cui Dio lo ha chiamato a servizio del Vange-



epistolario paolino28

lo. Inoltre, occorre riconoscere che il tarsiota doveva godere di una buo-
na tempra fisica, che gli ha permesso di percorrere all’incirca diecimila 
chilometri, pur affrontando notevoli disagi, come testimonia l’elenco di 
avversità presente in 2Cor 11,23-27. Per fronteggiare le innumerevoli pro-
ve dell’attività apostolica, Paolo doveva essere dotato anche di un buon 
equilibrio psichico. 

Nei viaggi missionari compiuti dall’apostolo è rintracciabile una pre-
cisa strategia di evangelizzazione 14. Infatti, Paolo scelse di annunciare 
Gesù nei centri urbani più grandi dell’impero, così da incontrare il mag-
gior numero possibile di persone e, grazie ai loro spostamenti per motivi 
commerciali, favorire una rapida diffusione del Vangelo. Di consuetudi-
ne, egli si stabiliva e predicava in primis al gruppo ebraico residente nelle 
diverse città e, solo in seguito, estendeva la predicazione anche ai pagani, 
soprattutto di fronte al rifiuto dei correligionari. 

Nel primo secolo dell’era contemporanea, la predicazione itinerante 
costituiva a tutti gli effetti una professione retribuita. Tuttavia Paolo sce-
glie di non ricevere alcun compenso per la sua predicazione e di mante-
nersi attraverso la propria attività di fabbricatore di tende, appresa a Tar-
so. Rinunciando alla ricompensa che gli spettava di diritto, Paolo cercava 
di testimoniare la gratuità divina da cui si era scoperto raggiunto. 

Dopo diciassette anni dalla svolta al seguito di Gesù, Paolo compie 
una seconda visita a Gerusalemme, accompagnato da Barnaba e Tito. In 
quell’occasione avrebbe avuto luogo la famosa assemblea, raccontata sia 
in Gal 2,1-10 sia in At 15. La questione riguardava i criteri per ammettere 
altri popoli nel movimento di Gesù. 

Paolo sostenne che non era necessario circonciderli, poiché ne sarebbe 
conseguito l’obbligo di osservare la Legge mosaica come via di salvezza. 
Invece il gruppo più restrittivo di Gerusalemme sosteneva che dovevano 
essere circoncisi. Secondo il resoconto di Galati, Paolo sarebbe riuscito a 
far prevalere la sua intuizione. Eppure, dopo la chiarificazione del Van-
gelo da lui predicato, Paolo non racconta come siano andate in seguito le 
cose. Secondo la versione lucana, invece, non si sarebbe imposta la linea 

14 Circa l’attività missionaria di Paolo si vedano anche M.J. Gorman, Becoming the 
Gospel. Paul, Participation, and Mission, Eerdmans, Grand Rapids-Cambridge 2015 e 
E.J. Schnabel, Paul the Missionary, in M.V. Novenson - R.B. Matlock (a cura), The 
Oxford Handbook of Pauline Studies, Oxford University Press, Oxford 2022, pp. 54-70.



Paolo di Tarso 29

di Paolo. Infatti, pur senza esigere la circoncisione, si raccomandava l’os-
servanza di quattro restrizioni. È ragionevole credere che, dopo l’iniziale 
allineamento sulla posizione paolina, i seguaci di Gesù abbiano scelto di 
allinearsi alle indicazioni restrittive imposte da Giacomo.

In quell’assemblea si precisarono anche gli ambiti di competenza mis-
sionaria: in obbedienza al mandato affidato da Gesù ai suoi discepoli, 
Paolo avrebbe continuato la predicazione verso l’occidente dell’impero, 
fino a raggiungere Roma 15. 

5. Cronologia paolina

Proporre una cronologia della vita di Paolo è un’impresa alquanto im-
pegnativa, perché implica il confronto tra diverse fonti e diverse tipologie 
di fonti. Alcune di queste permettono un confronto con eventi storici 
esterni alla vicenda di Paolo, di cui la datazione è abbastanza sicura e, 
pertanto, diventano utili punti di riferimento per datare gli eventi legati 
alla vicenda dell’apostolo. A ogni modo, il risultato finale di una cronolo-
gia paolina rientra più tra le probabilità che tra le certezze 16.

5.1 Le fonti 

Per ricostruire la vita di Paolo abbiamo a disposizione le lettere che 
portano il suo nome, il libro degli Atti degli Apostoli e altre fonti cri-
stiane antiche. Ulteriori fonti sono, per così dire, indirette: iscrizioni, te-
stimonianze archeologiche e testi – le opere di Flavio Giuseppe e Filone 
di Alessandria, giudei contemporanei di Paolo – che non fanno esplicito 
riferimento all’apostolo di Tarso ma permettono di conoscere il contesto 
storico, culturale e religioso del tempo in cui è vissuto.

Circa le fonti che offrono informazioni dirette su Paolo occorre valu-
tarne l’attendibilità storica e l’effettivo utilizzo per la ricostruzione del-
la cronologia paolina. In primo luogo, diventa utile distinguere da una 

15 Per una presentazione approfondita della prima ora dell’era cristiana si veda R. 
Penna, Le prime comunità cristiane. Persone, tempi, luoghi, forme, credenze, Carocci, 
Roma 2011; Idem, Le origini del cristianesimo. Una guida, Carocci, Roma 20142.

16 Per questo argomento si sono tenuti in considerazione soprattutto M.-F. Baslez, 
Paolo di Tarso. L’apostolo delle genti, SEI, Torino 1993 e R. Riesner, Pauline Chrono-
logy, in S. Westerholm (a cura), The Blackwell Companion to Paul, Wiley Blackwell, 
Malden-Oxford 2014, pp. 9-29.



epistolario paolino30

parte le lettere di Paolo e gli Atti degli Apostoli e, dall’altra, i testi cri-
stiani antichi che menzionano l’apostolo ma, essendo tardivi, risentono 
anche della polemica tra paolinismo e antipaolinismo. Alcuni di questi 
sono gli Atti di Paolo e Tecla, l’Apocalisse di Paolo, il Martirio di Paolo, le 
Omelie Pseudo-Clementine, la Corrispondenza tra Seneca e Paolo, come 
anche le opere dei padri della Chiesa Clemente Romano, Ireneo, Ter-
tulliano. Questo secondo gruppo di fonti fornisce dati meno attendibili 
rispetto al primo.

Pertanto, l’epistolario paolino e gli Atti degli Apostoli sono le fonti 
principali per elaborare una cronologia dell’apostolo. Nel campo della ri-
cerca storica, queste fonti sono state impiegate in modo diverso, a volte 
privilegiando le une a discapito delle altre. Sicuramente gli scritti di pri-
ma mano di Paolo sono la fonte principale per raccogliere notizie di tipo 
biografico, pur nella consapevolezza che ogni elemento autobiografico è 
disseminato negli scritti con delle precise intenzioni retoriche, più che 
per il vezzo di raccontare di sé. Tuttavia anche Atti degli Apostoli offre 
un resoconto ordinato della vicenda paolina: per questo, le notizie fornite 
sono utili, ma di volta in volta vanno accuratamente verificate. Non trat-
tandosi di un’opera paolina, lo scritto lucano ha le intenzioni narrative 
di Luca. Pertanto, i dati biografici su Paolo vanno confrontati con quelli 
delle lettere apostoliche: la loro corrispondenza permette di raggiungere 
un alto grado di certezza. Quei dati, invece, che ricorrono solo nel testo di 
Atti degli Apostoli vanno sottoposti a vaglio e, di conseguenza, collocati 
entro il quadro complessivo. Proviamo a vedere quali notizie si possono 
ricavare da queste fonti.

5.1.1 I dati dalle lettere paoline

È soprattutto in Gal 1,13-2,14 che si riscontra la più alta concentrazio-
ne di informazioni cronologiche di Paolo e vale la pena riportarne il testo: 

13Voi avete certamente sentito parlare della mia condotta di un tempo nel giu-
daismo: perseguitavo ferocemente la Chiesa di Dio e la devastavo, 14superan-
do nel giudaismo la maggior parte dei miei coetanei e connazionali, accanito 
com’ero nel sostenere le tradizioni dei padri. 15Ma quando Dio, che mi scelse fin 
dal seno di mia madre e mi chiamò con la sua grazia, si compiacque 16di rivelare 
in me il Figlio suo perché lo annunciassi in mezzo alle genti, subito, senza chie-
dere consiglio a nessuno, 17senza andare a Gerusalemme da coloro che erano 
apostoli prima di me, mi recai in Arabia e poi ritornai a Damasco.
18In seguito, tre anni dopo, salii a Gerusalemme per andare a conoscere Cefa 



Paolo di Tarso 31

e rimasi presso di lui quindici giorni; 19degli apostoli non vidi nessun altro, se 
non Giacomo, il fratello del Signore. 20In ciò che vi scrivo – lo dico davanti a 
Dio – non mentisco. 
21Poi andai nelle regioni della Siria e della Cilìcia. 22Ma non ero personalmente 
conosciuto dalle Chiese della Giudea che sono in Cristo; 23avevano soltanto sen-
tito dire: «Colui che una volta ci perseguitava, ora va annunciando la fede che 
un tempo voleva distruggere». 24E glorificavano Dio per causa mia.
2,1Quattordici anni dopo, andai di nuovo a Gerusalemme in compagnia di 
Bàrnaba, portando con me anche Tito: 2vi andai però in seguito a una rivelazio-
ne. Esposi loro il Vangelo che io annuncio tra le genti, ma lo esposi privatamen-
te alle persone più autorevoli, per non correre o aver corso invano. 3Ora neppure 
Tito, che era con me, benché fosse greco, fu obbligato a farsi circoncidere; 4e 
questo contro i falsi fratelli intrusi, i quali si erano infiltrati a spiare la nostra 
libertà che abbiamo in Cristo Gesù, allo scopo di renderci schiavi; 5ma a loro 
non cedemmo, non sottomettendoci neppure per un istante, perché la verità del 
Vangelo continuasse a rimanere salda tra voi. 6Da parte dunque delle persone 
più autorevoli – quali fossero allora non m’interessa, perché Dio non guarda in 
faccia ad alcuno – quelle persone autorevoli a me non imposero nulla. 7Anzi, 
visto che a me era stato affidato il Vangelo per i non circoncisi, come a Pietro 
quello per i circoncisi – 8poiché colui che aveva agito in Pietro per farne un 
apostolo dei circoncisi aveva agito anche in me per le genti – 9e riconoscendo la 
grazia a me data, Giacomo, Cefa e Giovanni, ritenuti le colonne, diedero a me e 
a Bàrnaba la destra in segno di comunione, perché noi andassimo tra le genti e 
loro tra i circoncisi. 10Ci pregarono soltanto di ricordarci dei poveri, ed è quello 
che mi sono preoccupato di fare.
11Ma quando Cefa venne ad Antiòchia, mi opposi a lui a viso aperto perché 
aveva torto. 12Infatti, prima che giungessero alcuni da parte di Giacomo, egli 
prendeva cibo insieme ai pagani; ma, dopo la loro venuta, cominciò a evitarli 
e a tenersi in disparte, per timore dei circoncisi. 13E anche gli altri Giudei lo 
imitarono nella simulazione, tanto che pure Bàrnaba si lasciò attirare nella loro 
ipocrisia. 14Ma quando vidi che non si comportavano rettamente secondo la 
verità del Vangelo, dissi a Cefa in presenza di tutti: «Se tu, che sei Giudeo, vivi 
come i pagani e non alla maniera dei Giudei, come puoi costringere i pagani a 
vivere alla maniera dei Giudei?».

Gli indicatori temporali evidenziati in grassetto nel testo permettono 
di individuare una sequenza di tappe biografiche:
1)	 l’esperienza farisaica di un tempo (Gal 1,13-14);
2)	 quando Dio gli ha rivelato il Figlio (Gal 1,15);
3)	 subito dopo l’esperienza di rivelazione si reca in Arabia e poi a Dama-

sco (Gal 1,16-17);



epistolario paolino32

4)	 la visita a Gerusalemme dopo tre anni dall’evento di rivelazione, con 
una breve permanenza di quindici giorni (Gal 1,18);

5)	 poi, successivamente a questa visita privata, Paolo si reca nelle regioni 
della Siria e della Cilicia (Gal 1,21);

6)	 dopo quattordici anni, una seconda visita a Gerusalemme (Gal 2,1);
7)	 successivamente, scontro con Pietro ad Antiochia (Gal 2,11). 

Il problema che ora si pone è riuscire ad agganciare a ciascun momento 
una data più o meno approssimativa ma sicura. In particolare, gli storici 
discutono sui dati forniti in Gal 1,18 e Gal 2,1. Per quanto concerne l’in-
dicazione temporale «in seguito, tre anni dopo», il riferimento evidente è 
all’esperienza sulla via di Damasco. Più ambigua è l’interpretazione della 
notizia «quattordici anni dopo»: si tratta di quattordici anni dopo l’in-
contro con il Risorto sulla strada per Damasco, o quattordici anni dopo 
la prima visita? In questo secondo caso, il dato cronologico conteggia di-
ciassette anni dalla svolta di Paolo. Pur trattandosi di una valutazione 
non facile, si tende a preferire questa seconda possibilità. Tuttavia questo 
scarto di tre anni fa slittare le date della cronologia.

5.1.2 I dati dagli Atti degli Apostoli

Le informazioni cronologiche di questo testo sono molto numerose, 
ma non sempre aiutano a definire con certezza alcuni punti fissi circa la 
datazione 17. Per non disperderci nei dettagli, forse vale la pena di cogliere 
alcune ampie coordinate cronologiche:
1)	 Paolo compare la prima volta in Atti degli Apostoli in occasione della 

lapidazione di Stefano (7,58);
2)	 subito dopo inizia la sua attività persecutoria verso i seguaci di Gesù 

(8,3; 9,1-2);
3)	 incontra il Risorto sulla via di Damasco (9,3-6) e poi deve fuggire 

(9,25);
4)	 si reca a Gerusalemme e successivamente parte per Tarso (9,30);
5)	 Barnaba lo introduce alla comunità di Antiochia, dove rimane per un 

anno (11,25-26);
6)	 assieme a Barnaba torna in Giudea e a Gerusalemme (11,29-30; 12,25);

17 Per un elenco di queste indicazioni si veda F. Bianchini, L’Apostolo Paolo e le 
sue lettere. Introduzione al Corpus Paulinum, Urbaniana University Press, Città del 
Vaticano-Roma 2019, pp. 15-16.



Paolo di Tarso 33

7)	 seguono i tre viaggi missionari:
a.	 itinerario del primo viaggio: Antiochia – Seleucia – Cipro – Perge – 
Antiochia di Pisidia – Iconio – Listra – Derbe – Antiochia (At 13-14);
b.	 itinerario del secondo viaggio: Antiochia – Siria – Cilicia – Der-
be – Listra – Frigia – Galazia – Misia – Troade – Samotracia – Neapo-
li – Filippi – Anfipoli – Apollonia – Tessalonica (Paolo si ferma «tre 
sabati») – Berea – Atene – Corinto («un anno e sei mesi») – Cencre – 
Efeso – Cesarea – Gerusalemme – Antiochia (At 15,36-18,22);
c.	 itinerario del terzo viaggio: Antiochia – Galazia – Frigia – Efeso 
(per circa due anni e mezzo) – Macedonia – Grecia (tre mesi) – Filip-
pi – Troade (una settimana) – Mileto – Tiro (una settimana) – Tole-
maide – Cesarea – Gerusalemme (At 18,23-21,17).

8)	 Arresto a Gerusalemme, comparizione davanti al sinedrio e trasferi-
mento a Cesarea, dove rimane in prigione per due anni (At 24,27);

9)	 Processato dal nuovo governatore Porcio Festo e dal re Agrippa, Paolo 
si appella a Cesare e, quindi, viene disposto il trasferimento a Roma;

10)	ultimo viaggio (At 27-28): Cesarea – Sidone – Mira – Malta (tre 
mesi) – Siracusa – Reggio – Pozzuoli – Roma (due anni).

Se le informazioni cronologiche sono generiche, alcuni eventi e per-
sonaggi storici del racconto lucano permettono di fare un confronto con 
altre fonti esterne, con le loro attestazioni e la conseguente datazione.

5.1.3 Eventi storici esterni

Le lettere paoline e gli Atti degli Apostoli forniscono numerose infor-
mazioni che consentono di ricostruire una cronologia relativa della vita 
di Paolo. Questa può essere resa più certa verificando il nesso con eventi 
storici esterni, databili con più precisione. Per la biografia dell’apostolo 
sono validi in particolare quattro eventi.
1)	 Areta re di Damasco: in 2Cor 11,32-33 Paolo menziona la sua fuga da 

Damasco, calato da un cesto lungo il muro di cinta della città. L’epi-
sodio è ricordato anche in At 9,23-25. Il fatto sarebbe avvenuto quan-
do era re di Damasco il nabateo Areta IV, il cui regno è datato dagli 
storici dal 9 a.C. al 40 d.C. La fuga di Paolo da Damasco deve essere 
avvenuta prima del 40 d.C.

2)	 Editto di Claudio: quando Paolo, durante il secondo viaggio missiona-
rio, arriva a Corinto incontra Aquila e Priscilla, che provenivano da 
Roma in seguito all’editto di espulsione dei giudei da parte dell’im-



epistolario paolino34

peratore Claudio (At 18,2). La datazione e la portata di questo editto 
continuano a essere molto controverse. Ne parla lo storico Svetonio in 
Vita di Claudio 25, ma solo Orosio, nel quinto secolo, indica che l’e-
ditto sarebbe stato emanato da Claudio nel nono anno del suo regno, 
ossia nel 49 d.C. 

3)	 Gallione proconsole a Corinto: At 18,11-12 racconta la comparizione 
di Paolo davanti al proconsole Gallione, dopo diciotto mesi di pre-
dicazione nel capoluogo dell’Acaia. Secondo un’iscrizione trovata a 
Delfi, in cui è menzionato anche il proconsole Gallione, l’imperatore 
Claudio inviò una lettera alla città di Corinto durante la ventiseiesima 
acclamazione imperiale. Questa ventiseiesima acclamazione dell’im-
peratore è da collocarsi nel periodo compreso tra il 25 gennaio 52 e 
l’1 agosto 52. Dal momento che la carica di proconsole durava solo un 
anno, risulterebbe che l’incarico di Gallione può essere datato dalla 
primavera-estate 51 fino a quella successiva del 52, oppure nel me-
desimo periodo dal 52 al 53. Pertanto, la presenza di Paolo a Corinto 
va collocata non oltre il 52. Tenendo conto che il suo soggiorno durò 
diciotto mesi, significa che egli arrivò in questa città nell’anno 50.

4)	 Avvicendamento tra Antonio Felice e Porcio Festo: in At 24,27 si rac-
conta dell’avvicendamento tra questi due procuratori della Palestina, 
mentre Paolo è detenuto a Cesarea. Non c’è un grande consenso tra gli 
specialisti sulla datazione del periodo in cui Antonio Felice e Porcio 
Festo ricoprirono l’incarico. Solitamente si considera il periodo che va 
dal 55 al 60 d.C.

5.1.4. Cronologia ipotetica

L’insieme di tutti questi dati consente di ipotizzare una possibile ri-
costruzione cronologica della biografia paolina. Il dato più sicuro da cui 
si parte è la presenza di Paolo a Corinto nell’anno 50. A partire da lì e 
secondo le scansioni temporali dell’epistolario paolino e degli Atti degli 
Apostoli si cerca di comporre tutti gli altri momenti autobiografici 18. 

18 Per quanto riguarda la presunta data della morte di Paolo, in un recente studio è 
stata proposta un’ipotesi alquanto originale rispetto alla tradizione: R. Penna, La mor-
te di Paolo nell’anno 58. Un’ipotesi e le sue conseguenze sul piano biografico, in «Rivista 
Biblica», 2015, 63, pp. 157-179.



Paolo di Tarso 35

Per una maggior praticità, la seguente tabella cerca di offrire l’ipoteti-
ca cronologia paolina 19.

Anno eventi Eventi Lettere paoline Atti degli Apostoli

0/10 Nascita e crescita a Tarso Fm 9 At 7,58; 9,11;

31/32 Vocazione di Paolo Gal 1,12-17
1Cor 9,1; 15,8

At 9,1-22; 22,6-11; 
26,9-23

35 Prima visita a Gerusalemme Gal 1,18 At 9,26-30

dopo il 35 In Siria e poi in Cilicia Gal 1,21

prima del 49 Primo viaggio missionario At 13-14

49 Seconda visita a Gerusalemme 
(assemblea)

Gal 2,1-10 At 15,1-35

49-52 Secondo viaggio missionario At 15,35-18,22

53-57 Terzo viaggio missionario At 18,23-21,17

57 Arresto di Paolo a 
Gerusalemme

At 21,18-36

57-59 Prigionia a Cesarea At 25-26

59-60 Viaggio verso Roma At 27,1-28,16

60-62 Prigionia romana At 28,17-31

64/68 Martirio a Roma 2Tm 1,17; 4,6-7

19 Per completezza nel citare i passaggi delle fonti letterarie neotestamentarie, con-
dividiamo la tabella proposta da M. Harding - A. Nobbs (a cura), All Things to All 
Cultures. Paul among Jews, Greeks, and Romans, Eerdmans, Grand Rapids, MI-Cam-
bridge, UK 2013, pp. 50-51 e per la datazione quella di Bianchini, L’Apostolo Paolo e le 
sue lettere, pp. 19-20.



Indice

PREFAZIONE (Jean-Noël Aletti)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 7

INTRODUZIONE . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 9
	 Breve panorama storico sugli studi paolini . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 9
	 Scelte didattiche del volume  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 11
	 Ringraziamenti  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 13

Prima parte
EPISTOLARIO PAOLINO

Capitolo primo
PAOLO DI TARSO . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 17
1.	 Paolo a Tarso: formazione e triplice cultura  . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 17
2.	 La vocazione di Paolo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 22
3.	 Paolo «apostolo»  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 26
4.	 Paolo evangelizzatore e pastore . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 27
5.	 Cronologia paolina  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 29

Capitolo secondo
PAOLO SCRITTORE  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 37
1.	 Quante lettere ha scritto Paolo?  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 37
2.	 La composizione di una lettera . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 39
3.	 Retorica epistolografica . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 40

Capitolo terzo
PRIMA LETTERA AI TESSALONICESI . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 45
1.	 Sguardo storico  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 45
2.	 Aspetti letterari . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 48
3.	 Lettura continua del testo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 51
4.	 Linee teologiche principali della lettera . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 59
5.	 Esegesi di 1Ts 4,13-18: la fedeltà eterna di Dio! . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 60
Commenti alle Lettere ai Tessalonicesi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 71



Indice420

Capitolo quarto
PRIMA LETTERA AI CORINZI . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 73
1.	 Sguardo storico  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 73
2.	 Aspetti letterari . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 75
3.	 Lettura continua del testo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 76
4.	 Linee teologiche principali della lettera . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 107
5.	 Esegesi di 1Cor 1,18-25: l’Evangelo e i suoi criteri paradossali . . .    	 110
Commenti alla Prima Lettera ai Corinzi  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 117

Capitolo quinto
SECONDA LETTERA AI CORINZI . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 119
1.	 Sguardo storico  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 119
2.	 Aspetti letterari . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 121
3.	 Lettura continua del testo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 121
4.	 Linee teologiche principali della lettera . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 132
5.	 Esegesi 2Cor 5,14-21: un amore che crea . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 133
Commenti alla Seconda Lettera ai Corinzi  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 141

Capitolo sesto
LETTERA AI GALATI . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 143
1.	 Sguardo storico . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 143
2.	 Aspetti letterari . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 145
3.	 Lettura continua del testo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 146
4.	 Linee teologiche principali della lettera . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 159
5.	 Esegesi di Gal 2,15-21: la giustificazione mediante la fede  . . . . . .       	 160
Commenti alla Lettera ai Galati . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 170

Capitolo settimo
LETTERA AI ROMANI . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 173
1.	 Sguardo storico  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 173
2.	 Aspetti letterari . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 176
3.	 Lettura continua del testo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 176
4.	 Linee teologiche principali della lettera . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 194
5.	 Esegesi di Rm 6,1-14: morti al peccato per vivere la vita nuova . .   	 195
Commenti alla Lettera ai Romani . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 202



Indice 421

Capitolo ottavo
LETTERA A FILEMONE  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 203
1.	 Sguardo storico  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 203
2.	 Aspetti letterari . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 205
3.	 Lettura continua del testo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 205
4.	 Linee teologiche principali della lettera . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 208
Commenti alla Lettera a Filemone  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 209

Capitolo nono
LETTERA AI FILIPPESI  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                     	 211
1.	 Sguardo storico  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 211
2.	 Aspetti letterari . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 213
3.	 Lettura continua del testo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 214
4.	 Linee teologiche principali della lettera . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 219
5.	� Esegesi di Fil 2,6-11: l’itinerario paradossale di Cristo  

e del cristiano . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                             	 219
Commenti alla Lettera ai Filippesi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 227

Capitolo decimo
LETTERA AGLI EFESINI . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 229
1.	 Sguardo storico  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 229
2.	 Aspetti letterari . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 231
3.	 Lettura continua del testo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 231
4.	 Linee teologiche principali della lettera . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 237
5.	 Esegesi di Ef 3,1-13: l’eccedenza del mistero . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 238
Commenti alla Lettera agli Efesini  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 244

Capitolo undicesimo
LETTERA AI COLOSSESI  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 245
1.	 Sguardo storico  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 245
2.	 Aspetti letterari . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 247
3.	 Lettura continua del testo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 247
4.	 Linee teologiche principali della lettera . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 251
5.	� Esegesi di Col 1,15-20: Cristo mediatore della creazione  

e della redenzione  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 252
Commenti alla Lettera ai Colossesi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 258



Indice422

Capitolo dodicesimo
SECONDA LETTERA AI TESSALONICESI . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                    	 259
1.	 Sguardo storico  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 259
2.	 Aspetti letterari . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 260
3.	 Lettura continua del testo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 260
4.	 Linee teologiche principali . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 262
Commenti alle Lettere ai Tessalonicesi . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 263

Capitolo tredicesimo
PRIMA LETTERA A TIMOTEO . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 265
1.	 Sguardo storico  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 265
2.	 Aspetti letterari . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 266
3.	 Lettura continua del testo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 267
4.	 Linee teologiche principali . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 271
5.	 Esegesi di 1Tm 3,14-16: il mistero della pietà  . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 271
Commenti alle Lettere a Timoteo e a Tito  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 277

Capitolo quattordicesimo
SECONDA LETTERA A TIMOTEO . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                           	 279
1.	 Sguardo storico  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 279
2.	 Aspetti letterari . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 280
3.	 Lettura continua del testo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 280
4.	 Linee teologiche principali . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 283
Commenti alle Lettere a Timoteo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 284

Capitolo quindicesimo
LETTERA A TITO  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 285
1.	 Sguardo storico  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 285
2.	 Aspetti letterari . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 286
3.	 Lettura continua del testo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 286
4.	 Linee teologiche principali della lettera . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 290
5.	 Esegesi di Tt 2,11-14: la manifestazione della grazia di Dio  . . . . .      	 291
Commenti alla Lettera a Tito  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 296

Capitolo sedicesimo
IL PENSIERO TEOLOGICO DI PAOLO  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 297
1.	 Un paradigma teologico paolino  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 298
2.	 La comprensione paolina di Gesù . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 300



Indice 423

3.	 Dio e lo Spirito Santo alla luce di Cristo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                      	 304
4.	 L’umanità in Cristo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 309
5.	 Operare e agire in Cristo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 313
6.	 Essere realtà ecclesiale in Cristo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 317
7.	 L’escatologia in Cristo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 320
8.	 Eredità ebraica di Paolo: la Scrittura e la Legge  . . . . . . . . . . . . . . .                	 321

Seconda parte
LETTERE CATTOLICHE NON GIOVANNEE

Capitolo diciassettesimo
LETTERA AGLI EBREI . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                      	 327
1.	 Sguardo storico  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 327
2.	 Aspetti letterari . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 331
3.	 Lettura continua del testo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 334
4.	 Linee teologiche principali della lettera . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 339
5.	� Esegesi di Eb 7,1-28: Cristo sommo sacerdote alla maniera  

di Melchisedek . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 341
Commenti alla Lettera agli Ebrei . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 346

Capitolo diciottesimo
LETTERA DI GIACOMO  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                    	 347
1.	 Sguardo storico  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 347
2.	 Aspetti letterari . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 350
3.	 Lettura continua del testo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 351
4.	 Principali linee teologiche della lettera  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 354
5.	 Esegesi di Gc 2,14-26: fede e opere  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 355
Commenti alla Lettera di Giacomo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                             	 360

Capitolo diciannovesimo
PRIMA LETTERA DI PIETRO  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 361
1.	 Sguardo storico  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 361
2.	 Aspetti letterari . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 363
3.	 Lettura continua del testo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 365
4.	 Linee teologiche principali della lettera . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 368
Commenti alla Prima e alla Seconda Lettera di Pietro,  
alla Lettera di Giuda  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                         	 369



Indice424

Capitolo ventesimo
SECONDA LETTERA DI PIETRO  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 371
1.	 Sguardo storico  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 371
2.	 Analisi letteraria  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 374
3.	 Lettura continua del testo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 375
4.	 Linee teologiche principali della lettera . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 378
Commenti alla Seconda Lettera di Pietro . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 379

Capitolo ventunesimo
LETTERA DI GIUDA . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                        	 381
1.	 Sguardo storico  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                           	 381
2.	 Analisi letteraria  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                          	 383
3.	 Lettura continua del testo  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 384
4.	 Linee teologiche principali della lettera . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                       	 388
Commenti alla Lettera di Giuda  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 388

CONCLUSIONE  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 389

BIBLIOGRAFIA  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 391

ANDREA ALBERTIN (1976-2025) 
Profilo, didattica, pubblicazioni  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                               	 407


